Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagaamaan

. p-ISSN: 2460-1101, e-ISSN: 2775-3395
TARBAWI Vol. 13 No. 02 Desember 2025

q STIT Darul Hijrah Martapura, Kalimantan Selatan, Indonesia
N

LANDASAN HISTORIS PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (PAI) DI
KALIMANTAN SELATAN: TRASFORMASI DARI TRADISI
PESANTREN KE KURIKULUM NASIONAL

Bashiratud Diyana Basy, Salamah?
12yniversitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin, Indonesia
1bashiratuddiyana20@gmail.com , 2salamah@uin-antasari.ac.id

Abstract

This study examines the historical transformation of Islamic Religious Education (PAI)
in South Kalimantan, focusing on how pesantren institutions responded to the
implementation of the National Curriculum policy. Historically, PAI in the region was
dominated by autonomous salaf pesantren traditions centered on kitab kuning studies
and the authority of the Tuan Guru. State intervention following independence,
particularly the 1975 Joint Decree of Three Ministers (SKB 3 Menteri), required
pesantren to adopt the national curriculum for formal recognition, creating
institutional challenges. This research employs a qualitative approach using library
research and historical analysis. The findings reveal that pesantren responses did not
reflect total resistance or full assimilation, but rather a process of curricular
negotiation. This negotiation resulted in two hybrid models: the historical adaptation
(dual-system) model, which maintains traditional learning while adopting formal
educational structures, and the modern integration model, which incorporates the
national curriculum alongside traditional content from the outset. The study
concludes that this hybrid consensus enables pesantren to preserve religious identity
while securing formal legitimacy and socio-economic mobility for students.
Keywords: Historical Foundation; Islamic Religious Education; Educational
Transformation; National Curriculum.

Abstrak

Penelitian ini menganalisis proses transformasi historis Pendidikan Agama Islam
(PAI) di Kalimantan Selatan dengan menyoroti dinamika respons lembaga pesantren
terhadap penerapan kebijakan Kurikulum Nasional. Secara historis, PAI di
Kalimantan Selatan didominasi oleh tradisi pesantren salaf yang otonom, berpusat
pada otoritas Tuan Guru dan kajian kitab kuning. Intervensi negara
pascakemerdekaan, khususnya melalui kebijakan SKB Tiga Menteri tahun 1975 yang
mensyaratkan adopsi kurikulum umum untuk pengakuan formal, menimbulkan
dilema kelembagaan bagi pesantren. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi pustaka dan analisis historis. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa respons pesantren tidak bersifat asimilatif maupun resistif
secara total, melainkan melalui proses negosiasi kurikuler. Proses ini melahirkan dua

89 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025


mailto:bashiratuddiyana20@gmail.com
mailto:salamah@uin-antasari.ac.id

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

model pendidikan hibrid, yaitu model adaptasi historis (sistem ganda) yang
mempertahankan tradisi pembelajaran kitab kuning sekaligus mengadopsi struktur
pendidikan formal, serta model integrasi modern yang sejak awal menggabungkan
kurikulum nasional dengan konten tradisional. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
konsensus hibrid tersebut memungkinkan pesantren mempertahankan identitas
keagamaan sekaligus memperoleh legitimasi formal dan mobilitas sosial-ekonomi
bagi santri.

Kata Kunci: Landasan Historis; Pendidikan Agama Islam; Transformasi Pendidikan;
Kurikulum Nasional.

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAl) telah melalui sejarah panjang yang penuh dengan
dinamika di Indonesia. Dinamika sejarah ini diwarnai dengan perdebatan, tawar-
menawar, dan penyesuaian antara dua kubu utama, yaitu tradisi dan modernitas?®. Kubu
tradisi direpresentasikan oleh sistem pendidikan pesantren sebagai lembaga pendidikan
islam yang asli tumbuh di Indonesia secara otonom dengan Kiai sebagai pemangku
otoritas dan fokus utamanya adalah memperdalam ilmu agama (tafaqquh fiddin)?. Lebih
jauh, fokus utamanya dituangkan dalam kurikulum yang sifatnya transmisi dan mengkaji
kitab-kitab kuning (kutub al-turats), dengan tujuan meregenerasi ulama dan menjaga
keotentikan tradisi keilmuan islam3.

Berbeda halnya dengan kubu modernitas yang hadir dalam bentuk intervensi
negara pasca kemerdekaan. Negara memiliki kepentingan ideologis untuk menciptakan
warga negara yang religious dan juga nasionalis, sehingga perlu adanya standarisasi dan
integrasi ®. Perwujudan pancasila sebagai dasar negara yang tertuang dalam pembukaan
Undang-Undang Dasar Republik Indonesia tahun 1945 menjadi tujuan utama dalam
pendidikan. Sehingga, intervensi negara dalam mengatur pendidikan, khususnya
pendidikan agama islam dapat kita rasakan hingga saat ini, yang mana terdapat dualisme
berbeda antara pendidikan agama di bawah Kementrian Agama dan pendidikan umum
di bawah Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan.

Upaya negara untuk mengintervensi dan mengatur pendidikan Islam ini
melahirkan apa yang sering disebut sebagai "dualisme" sistem pendidikan °. Dualisme
ini, yang memisahkan "pendidikan agama" (di bawah Kemenag) dan "pendidikan umum"

1 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium IlI
(Prenada Media, 2019).

2 7zamakhsyari Dhofier, “Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai,” (No Title), 1982.

3 Karel A Steenbrink, “Pesantren, madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam kurun moderen,”
(No Title), 1986.

4 H Abuddin Nata, Manajemen pendidikan: Mengatasi kelemahan pendidikan Islam di Indonesia
(Kencana, 2012).

> Muhammad Kholik dan others, Politik Pendidikan Islam (AE Publishing, 2025).

90 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

(di bawah Kemdikbud), menjadi arena negosiasi politik yang panjang dalam sejarah PAI
di Indonesia ®.

Transformasi PAl modern yang paling signifikan bisa dikatakan terjadi pada masa
orde baru. Terbit Surat Keputusan Bersama (SKB) Tiga Menteri (Menteri Agama, Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan, serta Menteri Dalam Negeri) pada tahun 1975, dengan
tujuan meningkakan mutu pendidikan madrasah 7. Kebijakan ini memberikan
pengakuan (rekognisi) yang telah lama diperjuangkan, yaitu penyetaraan nilai ijazah
madrasah (MI, MTs, MA) dengan sekolah umum (SD, SMP, SMA) 8. Akan tetapi,
pengakuan ini memberikan syarat bahwa madrasah diharuskan mengadopsi kurikulum
nasional dengan proporsi yang dominan 70% pelajaran umum dan hanya 30% pelajaran
agama. Hal ini memberikan imbas kepada madrasah yang seolah-olah keluar dari lingkup
pendidikan agama murni, namun terintegrasi dalam kerangka kurikulum nasional °.

Penetrasi Kurikulum Nasional ini kemudian dikukuhkan secara legal-formal
melalui Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UUSPN) No. 2 Tahun 1989. Inilah
yang menjadi payung hukum pertama, yang secara definisinya menjadikan Pendidikan
Agama (termasuk PAI) sebagai mata pelajaran wajib pada setiap jalur, jenis, dan jenjang
pendidikan di Indonesia 1°. Selanjutnya, posisi PAl semakin diperkuat melalui UUSPN No.
20 Tahun 2003, yang menegaskan fungsi pendidikan agama untuk membentuk manusia

yang beriman dan bertakwa !?

. Kebijakan-kebijakan inilah yang kemudian menjadi
motor penggerak transformasi kelembagaan pendidikan islam di seluruh Indonesia,
dimulai dari Surat Keputusan Bersama tahun 1975 hingga UUSPN 2003.

fenomena transformasi otonomi dari otoritas sistem pesantren ke standarisasi
negara mendapatkan respon yang beragam di berbagai daerah Indonesia. Respon ini
bergantung pada kekuatan akar tradisi dan sejarah sosial-politik di masing-masing
wilayah. Hal ini bisa dilihat pada pondok pesantren Darussalam Martapura, yang mana

pada saat SKB 3 menteri diterbitkan tepatnya setelah tahun 1975, terjadi beberapa

5 Amrullah Amrullah, “Eksistensi Pendidikan Islam di Era Perkembangan Teknologi dan
Informasi,”  MODELING:  Jurnal Program Studi PGMI 9, no. 2 (2022): 234-47,
https://doi.org/https://doi.org/10.69896/modeling.v9i2.1241; Zulkifli Zulkifli, M Khatami, dan others,
“Negosiasi Pendidikan Islam Dan Teknologi Terhadap Perubahan Global ‘Sebuah Responisasi Terhadap
Era Revolusi Industri 4.0,” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (2023): 103-12,
https://doi.org/https://doi.org/10.58518/darajat.v6i2.1821.

7 Salman Alfarisi dan Yunus Abu Bakar, “SKB 3 menteri dan implikasinya pada pendidikan Islam,”
Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2022): 1-9.

8 Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam : Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era Rasulullah
Sampai Indonesia (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007).

9 Achmad Audi Pratama Jojang Audi dkk., “Perkembangan dan Problematika Kurikulum
Pendidikan Agama Islam di Indonesia,” Risdlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 10, no. 4 (2024): 1648—
64.

10 Republik Indonesia, “Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional”
(1989).

11 Republik Indonesia, “Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional”
(2003).

91 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

perubahan system pembelajaran. SKB 3 menteri diterbitkan pada saat kepemimpinan
KH. Anang Sya’rani Arief (1959 s/d 1969) dan KH. Salim Ma’ruf (1968 s/d 1976),
perkembangan penting terjadi di mana ditetapkan jenjangn pendidikan tahdiriyah 2
tahun, awaliyah 4 tahun, tsanawiyah/wustha 3 tahun, dan Aliyah/ulya 3 tahun.
Terbentuknya lembaga khusus mempersiapkan guru agama (semacam PGA) yang
disebut “Isti’dadul Mu’allimin Darussalam” 6 tahun dengan memasukkan pola
kurikulum pelajaran umum di dalamnya. Selanjutnya ketika kepemimpinan KH.
Badruddin (1976 s/d 1992), modernisasi pesantren Darussalam terus berlangsung.
Pesantren Darussalam tidak hanya mendirikan lembaga pendidikan Islam madrasah,
tapi juga pendidikan umum seperti SMP, SPP-SPMA, dan STM/SMK. Di sinilah konteks
Kalimantan Selatan menjadi studi kasus yang unik dan menarik. Selain daerah Jawa,
Kalimantan Selatan sendiri juga dikenal sebagai salah satu wilayah yang kuat islam
tradisionalnya. Hal ini menjadikan Kalimantan Selatan memiliki identitas keagamaan
yang sering disebut sebagai “Islam Banjar” 12 Karakteristik utama "Islam Banjar" adalah
terbangunnya "Jejaring Ulama Banjar" yang sangat kuat dan dihormati, yang telah
membangun sistem pendidikannya sendiri (model halagah dan pesantren) jauh sebelum
intervensi negara modern 13,

Salah satu pusat dari tradisi keilmuan Banjar yang dapat dijadikan sebagai contoh
adalah Pondok Pesantren Darussalam Martapura. Pondok Pesantren Darussalam
Martapura menjadi pondok pesantren tertua di Kalimantan Selatan, yang didirikan pada
tahun 1914. Darussalam menjadi representasi dari tradisi pesantren di Kalimantan
Selatan, yang puluhan tahun menjalankan sistem pendidikan yang mempelajari kitab-
kitab kuning dengan berfokus pada kaderisasi ulama 4. Ketika kebijakan Kurikulum
Nasional (khususnya pasca 1975) muncul, lembaga-lembaga pesantren menghadapi
dilema bagaimana merespon tuntutan negara tersebut. Hal ini menyebabkan sistem
pendidikan pesantren dihadapkan pada pilihan antara mempertahankan tradisi
pesantren yang telah ada atau beradaptasi dengan modernitas *°, tak terkecuali juga di
Kalimantan Selatan.

Berbagai penelitian mutakhir (2020-2025) telah mengkaji model adaptasi
pesantren di Kalsel. Studi menunjukkan bahwa integrasi nilai Islam dan kebangsaan di
pesantren Darussalam, Al-Falah, dan Darul Hijrah diwujudkan melalui penerapan dual

12 Alfani Daud, ISLAM DAN MASYARAKAT BANJAR; Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar
(Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1997).

13 dan Rahmadi Mujiburrahman, M. Zainal Abidin, “Ulama Banjar Kharismatik Masa Kini Di
Kalimantan Selatan: Studi Terhadap Figur Guru Bachiet, Guru Danau, dan Guru Zuhdi Mujiburrahman, M.
Zainal Abidin, dan Rahmadi *” 11, no. 2 (2012): 65—68.

14 Dike Asta Rini, Naima Audia Rahmah, dan Norsahidatun Nafisah, “Peran Pondok Pesantren
Dalam Penyebaran Islam Di Kalimantan Selatan,” Al-Furgan: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 3, no. 6
(2024): 2555-62.

15 Ah Syamli dan Ahmad Faris, “Modernisasi Pesantren di Indonesia: Dialektika Antara Tradisi dan
Transformasi Pendidikan Islam Kontemporer,” Jurnal Pemikiran dan llmu Keislaman 8, no. 1 (2025): 157—
79.

92 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

curriculum, yang memadukan kurikulum pondok (untuk nilai agama) dengan kurikulum
negara (untuk nilai kebangsaan) .

Model ini bisa disebut hybrid curriculum, yaitu Model perpaduan yang

mengintegrasikan beberapa kurikulum yang berbeda, seperti kurikulum pesantren,
kurikulum nasional, ataupun kurikulum internasional . Ini merupakan hasil dari
"negosiasi" antara kebutuhan akan rekognisi formal dari negara dan keharusan menjaga
otoritas keagamaan tradisional. Pola integrasi ini terus berevolusi merespons kebijakan
terbaru, seperti Kurikulum Merdeka !, namun fondasi hibridanya tetap bertahan.
Meskipun beberapa penelitian telah memotret model integrasi saat ini, masih terdapat
celah dalam melihat dinamika ini sebagai sebuah narasi transformasi historis yang utuh.
Masih belum banyak dibahas bagaimana proses pergeseran dari "Masa Pesantren"
(sebelum intervensi kebijakan) menjadi "Masa Kurikulum Nasional" (pasca-intervensi)
terjadi secara kronologis, khususnya dalam konteks Kalimantan Selatan.
Penelitian ini berfokus untuk mengisi celah tersebut. Pertanyaan utama penelitian ini
adalah ‘Bagaimana proses historis transformasi PAI di Kalimantan Selatan berlangsung,
khususnya dalam dinamika responsnya terhadap penetrasi "Kurikulum Nasional?’
Tulisan ini ingin mengungkap bahwa transformasi PAI di Kalsel bukanlah proses asimilasi
(penyerahan tradisi) ataupun resistensi (penolakan), melainkan sebuah proses
"negosiasi kurikuler" (curricular negotiation) yang dinamis, meskipun dalam kasus yang
berbeda masih dianggap belum optimal 1°. Oleh karena itu, hasil dari negosiasi ini adalah
model pendidikan hibrida, di mana "Kurikulum Nasional" diadopsi secara formal
(melalui pendirian unit madrasah) untuk memberikan legitimasi legal-formal dan
mobilitas sosial, sementara "Tradisi Pesantren" tetap dipertahankan sebagai ruh (spirit)
dan inti identitas kelembagaan.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk memahami fenomena
sosial-historis secara mendalam 29, Fokusnya adalah menganalisis "bagaimana" dan

18 Insyirah Insyirah, “INTEGRASI NILAI-NILAI KEISLAMAN DAN NILAI-NILAI KEBANGSAAN PADA
PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA, PONDOK PESANTREN AL FALAH LANDASAN ULIN
BANJARBARU DAN PONDOK PESANTREN DARUL HIJRAH CINDAI ALUS BANJARBARU,” PROCEEDING
UMSURABAYA 1, no. 1 (2022).

17 SYAZA TIFTAZANI dan BUDI PURWOKO, “INOVASI PEMBELAJARAN MENGGUNAKAN HYBRID
CURRICULUM DI AQOBAH INTERNASIONAL SCHOOL JOMBANG,” EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi
Pendidikan & Pengajaran 4, no. 4 (15 Januari 2025): 478-90,
https://doi.org/10.51878/educational.v4i4.4164.

18 Neliwati Neliwati, Hikmah Bayani Situmorang, dan Putri Maymuhamna Rahayu, “Kebijakan
Kurikulum Merdeka Belajar di Sekolah,” Jurnal Penelitian, Pendidikan Dan Pengajaran: JPPP 4, no. 2
(2023): 117-20, https://doi.org/https://doi.org/10.30596/jppp.v4i2.15475.

19 Benaouda Bensaid, Salah Ben Tahar Machouche, dan Mustafa Tekke, “An Islamic Spiritual
Alternative to Addiction Treatment and Recovery,” Al-Jami‘ah 69, no. 1 (2021): 127-62,
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.127-162.

20 sygiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D (Bandung: Alfabeta, 2016).

93 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

"mengapa" transformasi PAI di Kalimantan Selatan terjadi melalui analisis interpretatif.
Jenis penelitian adalah studi pustaka (library research) dengan pendekatan historis
(historical approach) yang dilakukan selama kurang lebih 3 bulan, yaitu dari bulan
Agustus sampai dengan November 2025. Pilihan ini relevan karena fokus pada "landasan

historis" dan data masa lalu %!

, serta bertujuan merekonstruksi narasi historis dari
sumber terdokumentasi, bukan data lapangan sinkronis 22,

Sumber data pada penelitian menggunakan data primer dan data sekunder,
sedangkan pengumpulan data menggunakan teknik dokumentasi. Sumber data utama
yang digunakan dalam penelitian ini ada dua, yang pertama adalah tesis yang disusun
oleh H Hasni Noor, H., tahun 2017 yang berjudul “Dinamika Kurikulum Pondok
Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada Pondok Pesantren Darussalam Martapura,
Ibnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul lImi Banjarbaru). Sumber data
kedua adalah jurnal ilmiah yang ditulis oleh Insyirah dengan judul “Integrasi Nilai-Nilai
Keislaman Dan Nilai-Nilai Kebangsaan Pada Pondok Pesantren Darussalam Martapura,
Pondok Pesantren Al Falah Landasan Ulin Banjarbaru Dan Pondok Pesantren Darul
Hijrah Cindai Alus Banjarbaru.” Proceeding Umsurabaya 1, no. 1 (2022). Prosesnya
meliputi penelusuran di database (Google Scholar, SINTA) dan repositori, selanjutnya
dokumen-dokumen yang relevan akan diseleksi dan diarsip untuk selanjutnya diolah.

Analisis data menggabungkan analisis konten kualitatif dan analisis historis. 1)
Analisis Konten Kualitatif, yaitu untuk menginterpretasi data tekstual secara sistematis,
mengikuti alur interaktif yang terdiri dari reduksi data, penyajian data, dan penarikan
data?3, dan 2) Analisis Historis, yaitu Membingkai analisis konten dalam alur waktu?.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil analisis dari data pustaka, baik dokumen kebijakan, buku sejarah, penelitian
dan jurnal akademis menunjukkan bahwa trasnformasi Pendidikaan Agama Islam di
Pesantren Kalimantan Selatan melalui proses evolusi panjang. Sehingga, penelitian ini
membagi empat fase utama dalam merefleksikan proses negosiasi dinamis antara tradisi
pesantren yang telah lama dijanlankan dan intervensi negara melalui kebijakan
kurikulum pendidikan nasional.
Fase 1: Landasan Historis — Dominasi Otonomi Tradisi Pesantren (Pra-1970an)

Berdasarkan hasil kajian pustaka, sebelum era tahun 1970-an pendidikan islam di
Kalimantan Selatan didominasi oleh tradisi pesantren 2°. Sistem ini yang kemudian

21 M Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008).

22 p D R Kuntowijoyo, Pengantar ilmu sejarah (Yayasan Bentang Budaya, 2005).

23 Matthew B Miles, A Michael Huberman, dan Johnny Saldana, “Qualitative data analysis: A
methods sourcebook,” (No Title), 2014.

24 Kuntowijoyo, Pengantar ilmu sejarah.

25 Dhofier, “Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai”; Steenbrink, “Pesantren,
madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam kurun moderen.”

94 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

terwujud sebagai identitas “Islam Banjar” 26, dengan karakteristik yang otonom dan
terpisah dari sitem pendidikan formal, dengan ciri:

Pertama, sentralitas ulama dalam hal ini kiai atau Tuan Guru sebagai sebutan yang
biasa digunakan di Kalimantan Selatan. Model pendidikan ini berpusat pada Tuan Guru,
di mana otoritas kurikulum, metode, dan kelulusan di tangan guru. Kelulusan santri tidak
bergantung pada ujian tertulis atau ijazah formal melainkan pada penilaian Tuan Guru,
setiap selesai menamatkan kitab kemudian diberikan ijazah dan dilakukan selamatan ?’.
Tujuan utama pendidikan pesantren di sini bukan untuk mobilitas sosial-ekonomi seperti
mencari pekerjaan atau lainnya, melainkan untuk memperdalam ilmu agama (tafaqquh
fiddin) dan juga regenerasi ulama yang akan melanjutkan keilmuan dan juga dakwah.

Kedua, kurikulum pesantren pada masa ini berfokus pada pengkajian kitab-kitab
kuning (kutub al-turats) tentang berbagai ilmu agama islam dan bahasa arab 28. Kitab-
kitab ini mengacu pada standar (kitab mu’tabaroh) dan referensinya sejalan dengan
ahlussunnah wal jamaah madzhab Syafi’i%°.

Ketiga, metodologi yang dipakai adalah halagah (non-klasikal). Pembelajaran yang
menggunakan cara sorogan yaitu guru membacakan kitab dan menjelaskan isinya,
sedangkan santri menyimak kitabnya dan men-dhobit berdasarkan penjelasan guru. Ada
juga cara bandongan/wetonan yaitu santri yang membaca bergantian dengan disimak
oleh guru3°,

Pusat dari tradisi ini di Kalimantan Selatan adalah Pondok Pesantren Darussalam
Martapura. Pondok pesantren tertua di Kalimantan Selatan yang didirikan pada tahun
1914. Lembaga ini kemudian menjadi acuan bagi perkembangan pesantren-pesantren

lain yang berdiri setelahnya di provinsi ini 3!

. Pada era ini, pembelajaran dalam

pendidikan pesantren salafi tidak mengenal pembelajaran umum seperti Matematika,

Bahasa, dan Lainnya, karena dianggap tidak sesuai dengan tujuan keilmuan dan spiritual

pesantren32,

Fase 2: Katalisator Perubahan - Intervensi Politis Kurikulum Nasional (1975-1989)
Transformasi pendidikan pesantren di Kalimantan Selatan tidak serta-merta

melalui dorongan internal, melaikan dipicu oleh dorongan eksternal seperti intervensi

kebijakan negara. Masa orde baru ditandai dengan standarisasi politik di segala lini,

26 Daud, ISLAM DAN MASYARAKAT BANJAR; Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar.

27 H H Hasni Noor, “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada
Pondok Pesantren Darussalam Martapura, lbnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul [Imi
Banjarbaru),” 2017, https://idr.uin-antasari.ac.id/7754/.

28 Rouf Tamim, “Pendidikan Islam Di Indonesia (Model Pesantren Dan Madrasah),” At-Tarbiyah:
Jurnal Penelitian dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2024): 476-93.

2% H Hasni Noor, “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada
Pondok Pesantren Darussalam Martapura, lbnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul [Imi
Banjarbaru).”

30 H Hasni Noor.

31 H Hasni Noor.

32 Tamyiz Burhanudin, Akhlak Pesantren Solusi bagi Kerusakan Akhlak (Ittaga Press, 2001).

95 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

termsuk pendidikan. Pada Masa ini, kurikulum pendidikan selalu mengalami perubahan
hampir setiap dekade33. Di Kalimantan Selatan sendiri, pada masa ini beberapa
pesantren telah melakukan pembaharuan misalnya saja pada Pesantren Darussalam
Martapura yang telah memberlakukan pembelajaran madrasah atau klasikal dengan
sistem kelas berjenjang3*.

Katalisator utama yang menjadi pemicu transformasi sistem pendidikan pesantren
adalah SKB 3 Menteri tahun 1975. Ada juga pemicu lain yang ikut mempengaruhi
transformasi yaitu kebutuhan masyarakat sekitar kepada pendidikan yang semakin
beragam, dalam artian tidak hanya membutuhkan pendidikan agama saja®. Kebijakan
ini secara politis bagaikan “pedang bermata dua”. Di satu sisi, ia menawarkan rekognisi
(penyetaraan ijazah) yang sangat didambakan komunitas madrasah agar lulusannya
memiliki mobilitas sosial. Di sisi lain, kebijakan ini menuntut syarat penyetaraan
kurikulum, dalam artian madrasah (MI, MTs, MA) wajib mengadopsi proporsi 70%
kurikulum umum (standar Depdikbud) dan hanya 30% kurikulum agama (standar
Depag).

Hal ini menjadikan pesantren-pesantren di Kalimantan Selatan berada pada posisi
dilematis antara mengisolasi diri dengan mempertahankan tradisi murni namun
lulusannya tidak diakui negara, dan mengakomodasi kurikulum nasional dengan resiko
degradasi indentitas salafnya. Intervensi ini kemudian diperkuat secara legal dan
memberikan timbal balik melalui UU No. 2 Tahun 1989 tentang Sisdiknas, yang secara
permanen memasukkan PAI sebagai mata pelajaran wajib dalam struktur kurikulum
nasional (Republik Indonesia, 1989).

Fase 3: Respons Lokal — Negosiasi Kurikuler dan Model Hibrida di Kalsel

Analisis data pustaka menunjukkan bahwa respons pesantren di Kalsel terhadap
intervensi negara ini tidak tunggal, melainkan melahirkan setidaknya dua model respons
"hibrida" yang utama.

3.1. Model Adaptasi Historis (The Adaptive Model):

Beberapa pondok pesantren, khususnya yang memulai diri dengan bentuk
lembaga salafy, katakanlah seperti pondok pesantren Darussalam Martapura, tidak
memilih resistensi total maupun asimilasi total. Sebaliknya, mereka melakukan strategi
adaptasi yang cemerlang, yaitu menciptakan sistem ganda (dual system) 36

Respons ini terwujud dalam: (1) Unit Salaf (Inti/Ruh): Sistem pengajian halagah
dan kitab kuning tradisional (non-formal) tetap dipertahankan sebagai "jantung"

33 Laila Mauludiyah, Ainiyyah Yafiatuzabrina, dan Heny Kusmawati, “Perkembangan Pendidikan
Indonesia Setelah Tahun 1965 Sampai Runtuhnya Orde Baru,” EDUCATIONIST: Journal of Educational and
Cultural Studies 2, no. 1 (2023): 173-85.

34 H Hasni Noor, “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada
Pondok Pesantren Darussalam Martapura, lbnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul [Imi
Banjarbaru).”

35 H Hasni Noor.

36 Kholik dan others, Politik Pendidikan Islam.

96 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

pesantren dan inti identitas kelembagaannya 37. (2) Unit Formal (Adaptasi/Raga):
Darussalam mendirikan unit pendidikan formal (seperti MTs dan MA Muallimin) yang
terdaftar di Kementerian Agama 38,

Di unit formal inilah "Kurikulum Nasional" (Matematika, IPA, IPS, Bahasa
Indonesia) diajarkan secara penuh sesuai standar Kemenag 3°. Santri di pesantren
modern "diwajibkan" mengikuti kedua sistem ini: mereka bersekolah formal untuk
mengejar ijazah, namun mereka mereka mengaji kitab kuning (Salaf) untuk mengejar
sanad dan barokah. Ini adalah bentuk "negosiasi kurikuler": "Kurikulum Nasional"
diterima secara pragmatis sebagai "wadah”, namun "Tradisi Pesantren" tidak dibuang
dan tetap menjadi ruh utamanya“.

3.2. Model Integrasi Modern (The Integrated Model)

Fase selanjutnya melahirkan model respons yang berbeda, yaitu lahirnya
pesantren-pesantren yang sejak awal didirikan dengan model "modern-tradisionalis".
Misalnya seperti Pondok Pesantren Al-Falah Banjarbaru®!.

Lembaga-lembaga ini tidak mengalami "transformasi" dari salaf murni, melainkan
didirikan dengan model integratif sejak awal. Mereka adalah "modern" dalam sistem
(klasikal, berjenjang, sistematis) namun "tradisionalis" dalam konten (berbasis Aswaja
NU dan kitab kuning). Mereka langsung membangun MTs dan MA yang mengikuti
Kurikulum Nasional Kemenag, sambil menjalankan program diniyah (Aswaja) sebagai
pengayaan wajib. Bagi pondok pesantren dengan model seperti ini, "Kurikulum
Nasional" dan "Tradisi Pesantren" bukanlah dua kutub yang dinegosiasikan, melainkan
dua fondasi yang sejak awal dipadukan®’. Pola ini terbukti sangat adaptif dalam
merespons tuntutan kurikulum baru, seperti Kurikulum Merdeka yang telah diterapkan
di beberapa pondok pesantren di Indonesia®®.

37 Rini, Rahmah, dan Nafisah, “Peran Pondok Pesantren Dalam Penyebaran Islam Di Kalimantan
Selatan.”

38 Abdul Salam dan others, “PEMIKIRAN KH BADARUDDIN TENTANG PEMBAHARUAN
PENDIDIKAN DI PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA,” Al-Banjari: Jurnal limiah limu-limu
Keislaman 8, no. 1 (2009).

39 Mesi Mesi, “MODEL KURIKULUM SD, MI, SMP, DAN MTS, DAN PERBEDAAN KURIKULUMNYA
(SECARA  SPESIFIK),” AI-SAMBASY: Jurnal Kajian Pendidikan 1, no. 1 (2024): 8-13,
https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.16916409.

40 Bensaid, Machouche, dan Tekke, “An Islamic Spiritual Alternative to Addiction Treatment and
Recovery.”

41 Rafi’atun Najah Qomariah, Wa Muna, dan Mursyidatul Awaliyah, “Sistem Pendidikan Islam
Pondok Pesantren Al-Falah Banjarbaru Kalimantan Selatan (Integrasi Sekolah dan Pesantren),” Tarbawi 9,
no. 02 (2021): 28-46, https://doi.org/https://doi.org/10.62748/tarbawi.v9i02.66.

42 Lucia Maduningtias, “Manajemen integrasi kurikulum pesantren dan nasional untuk
meningkatkan mutu lulusan pesantren,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 2022, 323-31,
https://doi.org/https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v5i4.378.

% Yunita Yunita dkk., “lmplementasi kurikulum merdeka belajar,” Jambura Journal of Educational
Management, 2023, 16-25, https://doi.org/https://doi.org/10.37411/jjem.v4i1.2122.

97 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

Fase 4: Wajah Baru PAI di Kalsel — Hibriditas sebagai Konsensus

Keberadaan Pondok Pesantren Modern di Kalimantan Selatan saat ini
membuktikan bahwa proses internal transformasi kurikulum, di mana integrasi ilmu
modern dan agama terbukti berhasil meningkatkan kualitas santri agar mampu
menjawab tantangan global. Kunci keberhasilan transformasi ini adalah kemampuan
pesantren untuk bersaing "tanpa kehilangan jati dirinya**." Fenomena internal inilah
yang kemudian dapat disebut sebagai sebuah tren yang telah mengubah lanskap PAI di
Kalsel secara makro. Dengan kata lain, "Kurikulum Nasional" telah berhasil diterima
luas*®, bukan sebagai pengganti kurikulum tradisional, melainkan justru sebagai "mitra"
baru yang kini hidup berdampingan dalam satu atap kelembagaan pesantren.

Teori dari Bhabha, H. K. (1994) turut menjelaskan bagaimana Pesantren Modern
menciptakan identitas baru dengan menggabungkan tradisi dan modernitas yang
menciptakan identitas yang baru dan unik®®. Selain itu, mengacu pada teori Glocalization
yang disampaikan oleh Robertson (1992), maka tuntutan global untuk melakukan
adaptasi namun tetap tidak meninggalkan konteks lokal telah dilakukan dengan baik
oleh ponpes-ponpes di Kalimantan Selatan saat ini#’.

Analisis akhir menyimpulkan bahwa telah terjadi sebuah konsensus hibrida. Telah
terbentuk pembagian peran yang jelas:

1. "Tradisi Pesantren" (diwakili oleh otoritas Tuan Guru, diniyah, dan kajian kitab
kuning) berfungsi sebagai pemberi legitimasi sosial-keagamaan dan penjaga
ruh (spirit) keislaman Banjar.

2. "Kurikulum Nasional" (diwakili oleh ijazah, akreditasi, dan pelajaran umum)
berfungsi sebagai pemberi legitimasi formal-struktural dan penyedia
mobilitas sosial-ekonomi bagi para santri*®,

Adanya UU No. 18 Tahun 2019 tentang Pesantren tidak hanya memberikan
pengakuan formal (rekognisi) dari negara terhadap pesantren sebagai lembaga
pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat*®, namun memunculkan
pengakuan bahwa tradisi pesantren merupakan bagian dari kurikulum nasional itu

44 Diah Ayu Puspita Sari dan others, “Transformasi Kurikulum di Pondok Pesantren Modern:
Integrasi Pendidikan Islam dan Umum dalam Era Globalisasi,” Didaktika: Jurnal Kependidikan 14, no. 1
Februari (2025): 1407-16, https://doi.org/https://doi.org/10.58230/27454312.1532.

45 Suci Nur Atikah, Umi Fitriyah, dan Winda Zulfatun Nikmah, “Integrasi Kurikulum Nasional dalam
Sistem Pendidikan Pesantren di Indonesia,” Proceedings Series on Social Sciences \& Humanities 24
(2025): 611-19, https://doi.org/https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i4.1210.

46 Homi K Bhabha, “The postcolonial and the postmodern: The question of agency,” The location
of culture, 1994, 171-97.

47 Roland Robertson, “Globalization: Social theory and global culture” (Sage, 1992).

48 Maduningtias, “Manajemen integrasi kurikulum pesantren dan nasional untuk meningkatkan
mutu lulusan pesantren.”

4 |tsna Noor Laila, “Eksistensi, Problematika dan Titik Temu Pesantren Dalam Perkembangan
Pendidikan di Indonesia,” FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 5, no. 2 (2025): 122-36,
https://doi.org/https://doi.org/10.37812/fatawa.v5i2.2091.

98 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

sendiri. Hal ini dibuktikan dengan adanya afirmasi dan rekognisi terhadap model
pendidikan salaf (seperti Muadalah dan Ma'had Aly), yang secara efektif mengakui
bahwa "Tradisi Pesantren" adalah bagian dari "Kurikulum Nasional" itu sendiri.

KESIMPULAN

Proses historis transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) di Kalimantan Selatan
(Kalsel) dalam merespons penetrasi Kurikulum Nasional bukanlah berbentuk asimilasi
(penyerahan tradisi) ataupun resistensi (penolakan), melainkan sebuah "negosiasi
kurikuler" (curricular negotiation) yang dinamis. Proses ini dipicu oleh intervensi negara
(khususnya SKB 3 Menteri 1975) yang menawarkan rekognisi ijazah dengan syarat
adopsi kurikulum umum. Pesantren di Kalsel merespons secara pragmatis dengan
menciptakan model pendidikan hibrida untuk menjembatani tuntutan negara dan
pelestarian tradisi.

Negosiasi ini melahirkan dua model utama:

1. Model Adaptasi Historis (Dual System): Pesantren salaf (contoh: Darussalam
Martapura) mempertahankan tradisi kitab kuning sebagai "ruh" (inti
identitas) sambil mendirikan unit formal (MTs/MA) yang mengadopsi
Kurikulum Nasional sebagai "raga" (wadah legal-formal).

2. Model Integrasi Modern: Pesantren baru (contoh: Al-Falah Banjarbaru) sejak
awal didirikan dengan memadukan sistem klasikal-modern (Kurikulum
Nasional) dengan konten tradisionalis (Aswaja dan kitab kuning).

Hasil akhir dari transformasi ini adalah terbentuknya konsensus hibrida yang
stabil: Tradisi Pesantren dipertahankan sebagai penjaga ruh dan legitimasi sosial-
keagamaan, sementara Kurikulum Nasional diadopsi sebagai penyedia legitimasi legal-
struktural dan sarana mobilitas sosial-ekonomi bagi santri.

REFERENSI

Alfarisi, Salman, dan Yunus Abu Bakar. “SKB 3 menteri dan implikasinya pada pendidikan
Islam.” Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2022): 1-9.

Amrullah, Amrullah. “Eksistensi Pendidikan Islam di Era Perkembangan Teknologi dan
Informasi.” MODELING: Jurnal Program Studi PGMI 9, no. 2 (2022): 234-47.
https://doi.org/https://doi.org/10.69896/modeling.v9i2.1241.

Atikah, Suci Nur, Umi Fitriyah, dan Winda Zulfatun Nikmah. “Integrasi Kurikulum
Nasional dalam Sistem Pendidikan Pesantren di Indonesia.” Proceedings Series on
Social Sciences \& Humanities 24 (2025): 611-19.
https://doi.org/https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i4.1210.

Audi, Achmad Audi Pratama Jojang, Tasman Hamami, Moh Luthfih Gonibala, dan Farhan
Moh Fahrurozi Bonde. “Perkembangan dan Problematika Kurikulum Pendidikan
Agama Islam di Indonesia.” Risdlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 10, no. 4

99 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

(2024): 1648-64.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: tradisi dan modernisasi di tengah tantangan
milenium lll. Prenada Media, 2019.

Bensaid, Benaouda, Salah Ben Tahar Machouche, dan Mustafa Tekke. “An Islamic
Spiritual Alternative to Addiction Treatment and Recovery.” Al-Jami’ah 69, no. 1
(2021): 127-62. https://doi.org/10.14421/4ajis.2021.591.127-162.

Bhabha, Homi K. “The postcolonial and the postmodern: The question of agency.” The
location of culture, 1994, 171-97.

Burhanudin, Tamyiz. Akhlak Pesantren Solusi bagi Kerusakan Akhlak. 1ttaga Press, 2001.

Daud, Alfani. ISLAM DAN MASYARAKAT BANJAR; Diskripsi dan Analisa Kebudayaan
Banjar. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1997.

Dhofier, Zamakhsyari. “Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai.” (No
Title), 1982.

H Hasni Noor, H. “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi
Pada Pondok Pesantren Darussalam Martapura, lbnul Amin Pamangkih, Al-Falah
Banjarbaru dan Darul llmi Banjarbaru),” 2017. https://idr.uin-antasari.ac.id/7754/.

Indonesia, Republik. Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan
Nasional (1989).

———. Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (2003).

Insyirah, Insyirah. “INTEGRASI NILAI-NILAI KEISLAMAN DAN NILAI-NILAI KEBANGSAAN
PADA PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA, PONDOK PESANTREN AL
FALAH LANDASAN ULIN BANJARBARU DAN PONDOK PESANTREN DARUL HIJRAH
CINDAI ALUS BANJARBARU.” PROCEEDING UMSURABAYA 1, no. 1 (2022).

Kholik, Muhammad, dan others. Politik Pendidikan Islam. AE Publishing, 2025.

Kuntowijoyo, P D R. Pengantar ilmu sejarah. Yayasan Bentang Budaya, 2005.

Laila, Itsna Noor. “Eksistensi, Problematika dan Titik Temu Pesantren Dalam
Perkembangan Pendidikan di Indonesia.” FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam
5, no. 2 (2025): 122-36.
https://doi.org/https://doi.org/10.37812/fatawa.v5i2.2091.

Maduningtias, Lucia. “Manajemen integrasi kurikulum pesantren dan nasional untuk
meningkatkan mutu lulusan pesantren.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 2022,
323-31. https://doi.org/https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v5i4.378.

Mauludiyah, Laila, Ainiyyah Yafiatuzabrina, dan Heny Kusmawati. “Perkembangan
Pendidikan Indonesia Setelah Tahun 1965 Sampai Runtuhnya Orde Baru.”
EDUCATIONIST: Journal of Educational and Cultural Studies 2, no. 1 (2023): 173-85.

Mesi, Mesi. “MODEL KURIKULUM SD, MI, SMP, DAN MTS, DAN PERBEDAAN
KURIKULUMNYA (SECARA SPESIFIK).” AI-SAMBASY: Jurnal Kajian Pendidikan 1, no.
1 (2024): 8-13. https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.16916409.

Miles, Matthew B, A Michael Huberman, dan Johnny Saldana. “Qualitative data analysis:
A methods sourcebook.” (No Title), 2014.

100 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

Mujiburrahman, M. Zainal Abidin, dan Rahmadi. “Ulama Banjar Kharismatik Masa Kini
Di Kalimantan Selatan: Studi Terhadap Figur Guru Bachiet, Guru Danau, dan Guru
Zuhdi Mujiburrahman, M. Zainal Abidin, dan Rahmadi *” 11, no. 2 (2012): 65—-68.

Nata, H Abuddin. Manajemen pendidikan: Mengatasi kelemahan pendidikan Islam di
Indonesia. Kencana, 2012.

Neliwati, Neliwati, Hikmah Bayani Situmorang, dan Putri Maymuhamna Rahayu.
“Kebijakan Kurikulum Merdeka Belajar di Sekolah.” Jurnal Penelitian, Pendidikan
Dan Pengajaran: JPPP 4, no. 2 (2023): 117-20.
https://doi.org/https://doi.org/10.30596/jppp.v4i2.15475.

Nizar, Samsul. Sejarah Pendidikan Islam : Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era
Rasulullah Sampai Indonesia. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007.

Qomariah, Rafi’atun Najah, Wa Muna, dan Mursyidatul Awaliyah. “Sistem Pendidikan
Islam Pondok Pesantren Al-Falah Banjarbaru Kalimantan Selatan (Integrasi Sekolah
dan Pesantren).” Tarbawi 9, no. 02 (2021): 28-46.
https://doi.org/https://doi.org/10.62748/tarbawi.v9i02.66.

Rini, Dike Asta, Naima Audia Rahmah, dan Norsahidatun Nafisah. “Peran Pondok
Pesantren Dalam Penyebaran Islam Di Kalimantan Selatan.” Al-Furqan: Jurnal
Agama, Sosial, dan Budaya 3, no. 6 (2024): 2555-62.

Robertson, Roland. “Globalization: Social theory and global culture.” Sage, 1992.

Salam, Abdul, dan others. “PEMIKIRAN KH BADARUDDIN TENTANG PEMBAHARUAN
PENDIDIKAN DI PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA.” Al-Banjari:
Jurnal limiah llmu-limu Keislaman 8, no. 1 (2009).

Sari, Diah Ayu Puspita, dan others. “Transformasi Kurikulum di Pondok Pesantren
Modern: Integrasi Pendidikan Islam dan Umum dalam Era Globalisasi.” Didaktika:
Jurnal Kependidikan 14, no. 1 Februari (2025): 1407-16.
https://doi.org/https://doi.org/10.58230/27454312.1532.

Steenbrink, Karel A. “Pesantren, madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam kurun
moderen.” (No Title), 1986.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D. Bandung: Alfabeta, 2016.

Syamli, Ah, dan Ahmad Faris. “Modernisasi Pesantren di Indonesia: Dialektika Antara
Tradisi dan Transformasi Pendidikan Islam Kontemporer.” Jurnal Pemikiran dan
IImu Keislaman 8, no. 1 (2025): 157-79.

Tamim, Rouf. “Pendidikan Islam Di Indonesia (Model Pesantren Dan Madrasah).” At-
Tarbiyah: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2024): 476-93.

TIFTAZANI, SYAZA, dan BUDI PURWOKO. “INOVASI PEMBELAJARAN MENGGUNAKAN
HYBRID CURRICULUM DI AQOBAH INTERNASIONAL SCHOOL JOMBANG.”
EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 4, no. 4 (15 Januari 2025):
478-90. https://doi.org/10.51878/educational.v4i4.4164.

Yunita, Yunita, Ahmad Zainuri, Ibrahim Ibrahim, Ahmad Zulfi, dan Mulyadi Mulyadi.
“Implementasi kurikulum merdeka belajar.” Jambura Journal of Educational

101 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



Landasan Historis Pendidikan Agama Islam Bashiratud Diyana Basy

Management, 2023, 16-25.
https://doi.org/https://doi.org/10.37411/jjem.v4i1.2122.
Zed, M. Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008.
Zulkifli, Zulkifli, M Khatami, dan others. “Negosiasi Pendidikan Islam Dan Teknologi
Terhadap Perubahan Global ‘Sebuah Responisasi Terhadap Era Revolusi Industri
4.0.”” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (2023): 103-12.
https://doi.org/https://doi.org/10.58518/darajat.v6i2.1821.

102 | TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, Vol. 13 No. 02 Desember 2025



