
 
 

89 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 

 
 
 
SaaaaaaQSWA   q 
 

 

LANDASAN HISTORIS PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (PAI) DI 
KALIMANTAN SELATAN: TRASFORMASI DARI TRADISI 

PESANTREN KE KURIKULUM NASIONAL 
 

Bashiratud Diyana Basy1, Salamah2 
1 2Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin, Indonesia 

1bashiratuddiyana20@gmail.com , 2salamah@uin-antasari.ac.id  
 

Abstract 

This	study	examines	the	historical	transformation	of	Islamic	Religious	Education	(PAI)	
in	 South	 Kalimantan,	 focusing	 on	 how	 pesantren	 institutions	 responded	 to	 the	
implementation	of	the	National	Curriculum	policy.	Historically,	PAI	in	the	region	was	
dominated	by	autonomous	salaf	pesantren	traditions	centered	on	kitab	kuning	studies	
and	 the	 authority	 of	 the	 Tuan	 Guru.	 State	 intervention	 following	 independence,	
particularly	 the	 1975	 Joint	 Decree	 of	 Three	 Ministers	 (SKB	 3	 Menteri),	 required	
pesantren	 to	 adopt	 the	 national	 curriculum	 for	 formal	 recognition,	 creating	
institutional	challenges.	This	research	employs	a	qualitative	approach	using	 library	
research	and	historical	analysis.	The	findings	reveal	that	pesantren	responses	did	not	
reflect	 total	 resistance	 or	 full	 assimilation,	 but	 rather	 a	 process	 of	 curricular	
negotiation.	This	negotiation	resulted	in	two	hybrid	models:	the	historical	adaptation	
(dual-system)	 model,	 which	 maintains	 traditional	 learning	 while	 adopting	 formal	
educational	 structures,	 and	 the	modern	 integration	model,	 which	 incorporates	 the	
national	 curriculum	 alongside	 traditional	 content	 from	 the	 outset.	 The	 study	
concludes	that	this	hybrid	consensus	enables	pesantren	to	preserve	religious	identity	
while	securing	formal	legitimacy	and	socio-economic	mobility	for	students.	
Keywords:	 Historical	 Foundation;	 Islamic	 Religious	 Education;	 Educational	
Transformation;	National	Curriculum.	
	

Abstrak 

Penelitian	 ini	 menganalisis	 proses	 transformasi	 historis	 Pendidikan	 Agama	 Islam	
(PAI)	di	Kalimantan	Selatan	dengan	menyoroti	dinamika	respons	lembaga	pesantren	
terhadap	 penerapan	 kebijakan	 Kurikulum	 Nasional.	 Secara	 historis,	 PAI	 di	
Kalimantan	Selatan	didominasi	oleh	 tradisi	pesantren	salaf	yang	otonom,	berpusat	
pada	 otoritas	 Tuan	 Guru	 dan	 kajian	 kitab	 kuning.	 Intervensi	 negara	
pascakemerdekaan,	khususnya	melalui	kebijakan	SKB	Tiga	Menteri	tahun	1975	yang	
mensyaratkan	 adopsi	 kurikulum	 umum	 untuk	 pengakuan	 formal,	 menimbulkan	
dilema	 kelembagaan	 bagi	 pesantren.	 Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	
kualitatif	 dengan	 metode	 studi	 pustaka	 dan	 analisis	 historis.	 Hasil	 penelitian	
menunjukkan	 bahwa	 respons	 pesantren	 tidak	 bersifat	 asimilatif	 maupun	 resistif	
secara	total,	melainkan	melalui	proses	negosiasi	kurikuler.	Proses	ini	melahirkan	dua	

STIT Darul Hijrah Martapura, Kalimantan Selatan, Indonesia 
TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagaamaan  

p-ISSN: 2460-1101, e-ISSN: 2775-3395  
Vol. 13 No. 02 Desember 2025 

mailto:bashiratuddiyana20@gmail.com
mailto:salamah@uin-antasari.ac.id


 
 

90 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
model	 pendidikan	 hibrid,	 yaitu	 model	 adaptasi	 historis	 (sistem	 ganda)	 yang	
mempertahankan	tradisi	pembelajaran	kitab	kuning	sekaligus	mengadopsi	struktur	
pendidikan	 formal,	 serta	model	 integrasi	modern	yang	sejak	awal	menggabungkan	
kurikulum	nasional	dengan	konten	tradisional.	Penelitian	ini	menyimpulkan	bahwa	
konsensus	 hibrid	 tersebut	 memungkinkan	 pesantren	 mempertahankan	 identitas	
keagamaan	 sekaligus	 memperoleh	 legitimasi	 formal	 dan	 mobilitas	 sosial-ekonomi	
bagi	santri.	
Kata	Kunci:	Landasan	Historis;	Pendidikan	Agama	Islam;	Transformasi	Pendidikan;	
Kurikulum	Nasional.		
 
PENDAHULUAN	

Pendidikan Agama Islam (PAI) telah melalui sejarah panjang yang penuh dengan 
dinamika di Indonesia. Dinamika sejarah ini diwarnai dengan perdebatan, tawar-
menawar, dan penyesuaian antara dua kubu utama, yaitu tradisi dan modernitas1. Kubu 
tradisi direpresentasikan oleh sistem pendidikan pesantren sebagai lembaga pendidikan 
islam yang asli tumbuh di Indonesia secara otonom dengan Kiai sebagai pemangku 
otoritas dan fokus utamanya adalah memperdalam ilmu agama (tafaqquh fiddin)2. Lebih 
jauh, fokus utamanya dituangkan dalam kurikulum yang sifatnya transmisi dan mengkaji 
kitab-kitab kuning (kutub al-turats), dengan tujuan meregenerasi ulama dan menjaga 
keotentikan tradisi keilmuan islam3. 

Berbeda halnya dengan kubu modernitas yang hadir dalam bentuk intervensi 
negara pasca kemerdekaan. Negara memiliki kepentingan ideologis untuk menciptakan 
warga negara yang religious dan juga nasionalis, sehingga perlu adanya standarisasi dan 
integrasi 4. Perwujudan pancasila sebagai dasar negara yang tertuang dalam pembukaan 
Undang-Undang Dasar Republik Indonesia tahun 1945 menjadi tujuan utama dalam 
pendidikan. Sehingga, intervensi negara dalam mengatur pendidikan, khususnya 
pendidikan agama islam dapat kita rasakan hingga saat ini, yang mana terdapat dualisme 
berbeda antara pendidikan agama di bawah Kementrian Agama dan pendidikan umum 
di bawah Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan. 

 Upaya negara untuk mengintervensi dan mengatur pendidikan Islam ini 
melahirkan apa yang sering disebut sebagai "dualisme" sistem pendidikan 5. Dualisme 
ini, yang memisahkan "pendidikan agama" (di bawah Kemenag) dan "pendidikan umum" 

 
1 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium III 

(Prenada Media, 2019). 
2 Zamakhsyari Dhofier, “Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai,” (No Title), 1982. 
3 Karel A Steenbrink, “Pesantren, madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam kurun moderen,” 

(No Title), 1986. 
4 H Abuddin Nata, Manajemen pendidikan: Mengatasi kelemahan pendidikan Islam di Indonesia 

(Kencana, 2012). 
5 Muhammad Kholik dan others, Politik Pendidikan Islam (AE Publishing, 2025). 



 
 

91 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
(di bawah Kemdikbud), menjadi arena negosiasi politik yang panjang dalam sejarah PAI 
di Indonesia 6. 

Transformasi PAI modern yang paling signifikan bisa dikatakan terjadi pada masa 
orde baru. Terbit Surat Keputusan Bersama (SKB) Tiga Menteri (Menteri Agama, Menteri 
Pendidikan dan Kebudayaan, serta Menteri Dalam Negeri) pada tahun 1975, dengan 
tujuan meningkakan mutu pendidikan madrasah 7. Kebijakan ini memberikan 
pengakuan (rekognisi) yang telah lama diperjuangkan, yaitu penyetaraan nilai ijazah 
madrasah (MI, MTs, MA) dengan sekolah umum (SD, SMP, SMA) 8. Akan tetapi, 
pengakuan ini memberikan syarat bahwa madrasah diharuskan mengadopsi kurikulum 
nasional dengan proporsi yang dominan 70% pelajaran umum dan hanya 30% pelajaran 
agama. Hal ini memberikan imbas kepada madrasah yang seolah-olah keluar dari lingkup 
pendidikan agama murni, namun terintegrasi dalam kerangka kurikulum nasional 9. 

Penetrasi Kurikulum Nasional ini kemudian dikukuhkan secara legal-formal 
melalui Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UUSPN) No. 2 Tahun 1989. Inilah 
yang menjadi payung hukum pertama, yang secara definisinya menjadikan Pendidikan 
Agama (termasuk PAI) sebagai mata pelajaran wajib pada setiap jalur, jenis, dan jenjang 
pendidikan di Indonesia 10. Selanjutnya, posisi PAI semakin diperkuat melalui UUSPN No. 
20 Tahun 2003, yang menegaskan fungsi pendidikan agama untuk membentuk manusia 
yang beriman dan bertakwa 11. Kebijakan-kebijakan inilah yang kemudian menjadi 
motor penggerak transformasi kelembagaan pendidikan islam di seluruh Indonesia, 
dimulai dari Surat Keputusan Bersama tahun 1975 hingga UUSPN 2003.   

fenomena transformasi otonomi dari otoritas sistem pesantren ke standarisasi 
negara mendapatkan respon yang beragam di berbagai daerah Indonesia. Respon ini 
bergantung pada kekuatan akar tradisi dan sejarah sosial-politik di masing-masing 
wilayah. Hal ini bisa dilihat pada pondok pesantren Darussalam Martapura, yang mana 
pada saat SKB 3 menteri diterbitkan tepatnya setelah tahun 1975, terjadi beberapa 

 
6 Amrullah Amrullah, “Eksistensi Pendidikan Islam di Era Perkembangan Teknologi dan 

Informasi,” MODELING: Jurnal Program Studi PGMI 9, no. 2 (2022): 234–47, 
https://doi.org/https://doi.org/10.69896/modeling.v9i2.1241; Zulkifli Zulkifli, M Khatami, dan others, 
“Negosiasi Pendidikan Islam Dan Teknologi Terhadap Perubahan Global ‘Sebuah Responisasi Terhadap 
Era Revolusi Industri 4.0,’” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (2023): 103–12, 
https://doi.org/https://doi.org/10.58518/darajat.v6i2.1821. 

7 Salman Alfarisi dan Yunus Abu Bakar, “SKB 3 menteri dan implikasinya pada pendidikan Islam,” 
Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2022): 1–9. 

8 Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam : Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era Rasulullah 
Sampai Indonesia (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007). 

9 Achmad Audi Pratama Jojang Audi dkk., “Perkembangan dan Problematika Kurikulum 
Pendidikan Agama Islam di Indonesia,” Risâlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 10, no. 4 (2024): 1648–
64. 

10 Republik Indonesia, “Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional” 
(1989). 

11 Republik Indonesia, “Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional” 
(2003). 



 
 

92 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
perubahan system pembelajaran. SKB 3 menteri diterbitkan pada saat kepemimpinan 
KH. Anang Sya’rani Arief (1959 s/d 1969) dan KH. Salim Ma’ruf (1968 s/d 1976), 
perkembangan penting terjadi di mana ditetapkan jenjangn pendidikan tahdiriyah 2 
tahun, awaliyah 4 tahun, tsanawiyah/wustha 3 tahun, dan Aliyah/ulya 3 tahun. 
Terbentuknya lembaga khusus mempersiapkan guru agama (semacam PGA) yang 
disebut “Isti’dadul Mu’allimin Darussalam” 6 tahun dengan memasukkan pola 
kurikulum pelajaran umum di dalamnya.  Selanjutnya ketika kepemimpinan KH. 
Badruddin (1976 s/d 1992), modernisasi pesantren Darussalam terus berlangsung. 
Pesantren Darussalam tidak hanya mendirikan lembaga pendidikan Islam madrasah, 
tapi juga pendidikan umum seperti SMP, SPP-SPMA, dan STM/SMK.  Di sinilah konteks 
Kalimantan Selatan menjadi studi kasus yang unik dan menarik. Selain daerah Jawa, 
Kalimantan Selatan sendiri juga dikenal sebagai salah satu wilayah yang kuat islam 
tradisionalnya. Hal ini menjadikan Kalimantan Selatan memiliki identitas keagamaan 
yang sering disebut sebagai “Islam Banjar” 12. Karakteristik utama "Islam Banjar" adalah 
terbangunnya "Jejaring Ulama Banjar" yang sangat kuat dan dihormati, yang telah 
membangun sistem pendidikannya sendiri (model halaqah dan pesantren) jauh sebelum 
intervensi negara modern 13. 

Salah satu pusat dari tradisi keilmuan Banjar yang dapat dijadikan sebagai contoh 
adalah Pondok Pesantren Darussalam Martapura. Pondok Pesantren Darussalam 
Martapura menjadi pondok pesantren tertua di Kalimantan Selatan, yang didirikan pada 
tahun 1914. Darussalam menjadi representasi dari tradisi pesantren di Kalimantan 
Selatan, yang puluhan tahun menjalankan sistem pendidikan yang mempelajari kitab-
kitab kuning dengan berfokus pada kaderisasi ulama 14. Ketika kebijakan Kurikulum 
Nasional (khususnya pasca 1975) muncul, lembaga-lembaga pesantren menghadapi 
dilema bagaimana merespon tuntutan negara tersebut. Hal ini menyebabkan sistem 
pendidikan pesantren dihadapkan pada pilihan antara mempertahankan tradisi 
pesantren yang telah ada atau beradaptasi dengan modernitas 15, tak terkecuali juga di 
Kalimantan Selatan. 

Berbagai penelitian mutakhir (2020-2025) telah mengkaji model adaptasi 
pesantren di Kalsel. Studi menunjukkan bahwa integrasi nilai Islam dan kebangsaan di 
pesantren Darussalam, Al-Falah, dan Darul Hijrah diwujudkan melalui penerapan dual 

 
12 Alfani Daud, ISLAM DAN MASYARAKAT BANJAR; Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar 

(Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1997). 
13 dan Rahmadi Mujiburrahman, M. Zainal Abidin, “Ulama Banjar Kharismatik Masa Kini Di 

Kalimantan Selatan: Studi Terhadap Figur Guru Bachiet, Guru Danau, dan Guru Zuhdi Mujiburrahman, M. 
Zainal Abidin, dan Rahmadi *” 11, no. 2 (2012): 65–68. 

14 Dike Asta Rini, Naima Audia Rahmah, dan Norsahidatun Nafisah, “Peran Pondok Pesantren 
Dalam Penyebaran Islam Di Kalimantan Selatan,” Al-Furqan: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 3, no. 6 
(2024): 2555–62. 

15 Ah Syamli dan Ahmad Faris, “Modernisasi Pesantren di Indonesia: Dialektika Antara Tradisi dan 
Transformasi Pendidikan Islam Kontemporer,” Jurnal Pemikiran dan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2025): 157–
79. 



 
 

93 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
curriculum, yang memadukan kurikulum pondok (untuk nilai agama) dengan kurikulum 
negara (untuk nilai kebangsaan) 16. 

Model ini bisa disebut hybrid curriculum, yaitu Model perpaduan yang 
mengintegrasikan beberapa kurikulum yang berbeda, seperti kurikulum pesantren, 
kurikulum nasional, ataupun kurikulum internasional 17. Ini merupakan hasil dari 
"negosiasi" antara kebutuhan akan rekognisi formal dari negara dan keharusan menjaga 
otoritas keagamaan tradisional. Pola integrasi ini terus berevolusi merespons kebijakan 
terbaru, seperti Kurikulum Merdeka 18, namun fondasi hibridanya tetap bertahan. 
Meskipun beberapa penelitian telah memotret model integrasi saat ini, masih terdapat 
celah dalam melihat dinamika ini sebagai sebuah narasi transformasi historis yang utuh. 
Masih belum banyak dibahas bagaimana proses pergeseran dari "Masa Pesantren" 
(sebelum intervensi kebijakan) menjadi "Masa Kurikulum Nasional" (pasca-intervensi) 
terjadi secara kronologis, khususnya dalam konteks Kalimantan Selatan. 
Penelitian ini berfokus untuk mengisi celah tersebut. Pertanyaan utama penelitian ini 
adalah ‘Bagaimana proses historis transformasi PAI di Kalimantan Selatan berlangsung, 
khususnya dalam dinamika responsnya terhadap penetrasi "Kurikulum Nasional?’ 
Tulisan ini ingin mengungkap bahwa transformasi PAI di Kalsel bukanlah proses asimilasi 
(penyerahan tradisi) ataupun resistensi (penolakan), melainkan sebuah proses 
"negosiasi kurikuler" (curricular negotiation) yang dinamis, meskipun dalam kasus yang 
berbeda masih dianggap belum optimal 19. Oleh karena itu, hasil dari negosiasi ini adalah 
model pendidikan hibrida, di mana "Kurikulum Nasional" diadopsi secara formal 
(melalui pendirian unit madrasah) untuk memberikan legitimasi legal-formal dan 
mobilitas sosial, sementara "Tradisi Pesantren" tetap dipertahankan sebagai ruh (spirit) 
dan inti identitas kelembagaan. 
 
METODE	PENELITIAN	

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk memahami fenomena 
sosial-historis secara mendalam 20. Fokusnya adalah menganalisis "bagaimana" dan 

 
16 Insyirah Insyirah, “INTEGRASI NILAI-NILAI KEISLAMAN DAN NILAI-NILAI KEBANGSAAN PADA 

PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA, PONDOK PESANTREN AL FALAH LANDASAN ULIN 
BANJARBARU DAN PONDOK PESANTREN DARUL HIJRAH CINDAI ALUS BANJARBARU,” PROCEEDING 
UMSURABAYA 1, no. 1 (2022). 

17 SYAZA TIFTAZANI dan BUDI PURWOKO, “INOVASI PEMBELAJARAN MENGGUNAKAN HYBRID 
CURRICULUM DI AQOBAH INTERNASIONAL SCHOOL JOMBANG,” EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi 
Pendidikan & Pengajaran 4, no. 4 (15 Januari 2025): 478–90, 
https://doi.org/10.51878/educational.v4i4.4164. 

18 Neliwati Neliwati, Hikmah Bayani Situmorang, dan Putri Maymuhamna Rahayu, “Kebijakan 
Kurikulum Merdeka Belajar di Sekolah,” Jurnal Penelitian, Pendidikan Dan Pengajaran: JPPP 4, no. 2 
(2023): 117–20, https://doi.org/https://doi.org/10.30596/jppp.v4i2.15475. 

19 Benaouda Bensaid, Salah Ben Tahar Machouche, dan Mustafa Tekke, “An Islamic Spiritual 
Alternative to Addiction Treatment and Recovery,” Al-Jami’ah 69, no. 1 (2021): 127–62, 
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.127-162. 

20 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D (Bandung: Alfabeta, 2016). 



 
 

94 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
"mengapa" transformasi PAI di Kalimantan Selatan terjadi melalui analisis interpretatif. 
Jenis penelitian adalah studi pustaka (library research) dengan pendekatan historis 
(historical approach) yang dilakukan selama kurang lebih 3 bulan, yaitu dari bulan 
Agustus sampai dengan November 2025. Pilihan ini relevan karena fokus pada "landasan 
historis" dan data masa lalu 21, serta bertujuan merekonstruksi narasi historis dari 
sumber terdokumentasi, bukan data lapangan sinkronis 22.  

Sumber data pada penelitian menggunakan data primer dan data sekunder, 
sedangkan pengumpulan data menggunakan teknik dokumentasi. Sumber data utama 
yang digunakan dalam penelitian ini ada dua, yang pertama adalah tesis yang disusun 
oleh H Hasni Noor, H., tahun 2017 yang berjudul “Dinamika Kurikulum Pondok 
Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada Pondok Pesantren Darussalam Martapura, 
Ibnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul Ilmi Banjarbaru). Sumber data 
kedua adalah jurnal ilmiah yang ditulis oleh Insyirah dengan judul “Integrasi Nilai-Nilai 
Keislaman Dan Nilai-Nilai Kebangsaan Pada Pondok Pesantren Darussalam Martapura, 
Pondok Pesantren Al Falah Landasan Ulin Banjarbaru Dan Pondok Pesantren Darul 
Hijrah Cindai Alus Banjarbaru.” Proceeding Umsurabaya 1, no. 1 (2022). Prosesnya 
meliputi penelusuran di database (Google Scholar, SINTA) dan repositori, selanjutnya 
dokumen-dokumen yang relevan akan diseleksi dan diarsip untuk selanjutnya diolah. 

Analisis data menggabungkan analisis konten kualitatif dan analisis historis. 1) 
Analisis Konten Kualitatif, yaitu untuk menginterpretasi data tekstual secara sistematis, 
mengikuti alur interaktif yang terdiri dari reduksi data, penyajian data, dan penarikan 
data23, dan 2) Analisis Historis, yaitu Membingkai analisis konten dalam alur waktu24. 

 
HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

Hasil analisis dari data pustaka, baik dokumen kebijakan, buku sejarah, penelitian 
dan jurnal akademis menunjukkan bahwa trasnformasi Pendidikaan Agama Islam di 
Pesantren Kalimantan Selatan melalui proses evolusi panjang. Sehingga, penelitian ini 
membagi empat fase utama dalam merefleksikan proses negosiasi dinamis antara tradisi 
pesantren yang telah lama dijanlankan dan intervensi negara melalui kebijakan 
kurikulum pendidikan nasional.  
Fase 1: Landasan Historis – Dominasi Otonomi Tradisi Pesantren (Pra-1970an) 

Berdasarkan hasil kajian pustaka, sebelum era tahun 1970-an pendidikan islam di 
Kalimantan Selatan didominasi oleh tradisi pesantren 25. Sistem ini yang kemudian 

 
21 M Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008). 
22 P D R Kuntowijoyo, Pengantar ilmu sejarah (Yayasan Bentang Budaya, 2005). 
23 Matthew B Miles, A Michael Huberman, dan Johnny Saldana, “Qualitative data analysis: A 

methods sourcebook,” (No Title), 2014. 
24 Kuntowijoyo, Pengantar ilmu sejarah. 
25 Dhofier, “Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai”; Steenbrink, “Pesantren, 

madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam kurun moderen.” 



 
 

95 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
terwujud sebagai identitas “Islam Banjar” 26, dengan karakteristik yang otonom dan 
terpisah dari sitem pendidikan formal, dengan ciri: 

Pertama, sentralitas ulama dalam hal ini kiai atau Tuan Guru sebagai sebutan yang 
biasa digunakan di Kalimantan Selatan. Model pendidikan ini berpusat pada Tuan Guru, 
di mana otoritas kurikulum, metode, dan kelulusan di tangan guru. Kelulusan santri tidak 
bergantung pada ujian tertulis atau ijazah formal melainkan pada penilaian Tuan Guru, 
setiap selesai menamatkan kitab kemudian diberikan ijazah dan dilakukan selamatan 27. 
Tujuan utama pendidikan pesantren di sini bukan untuk mobilitas sosial-ekonomi seperti 
mencari pekerjaan atau lainnya, melainkan untuk memperdalam ilmu agama (tafaqquh 
fiddin) dan juga regenerasi ulama yang akan melanjutkan keilmuan dan juga dakwah. 

Kedua, kurikulum pesantren pada masa ini berfokus pada pengkajian kitab-kitab 
kuning (kutub al-turats) tentang berbagai ilmu agama islam dan bahasa arab 28. Kitab-
kitab ini mengacu pada standar (kitab mu’tabaroh) dan referensinya sejalan dengan 
ahlussunnah wal jamaah madzhab Syafi’i29.  

Ketiga, metodologi yang dipakai adalah halaqah (non-klasikal). Pembelajaran yang 
menggunakan cara sorogan yaitu guru membacakan kitab dan menjelaskan isinya, 
sedangkan santri menyimak kitabnya dan men-dhobit berdasarkan penjelasan guru. Ada 
juga cara  bandongan/wetonan yaitu santri yang membaca bergantian dengan disimak 
oleh guru30. 

Pusat dari tradisi ini di Kalimantan Selatan adalah Pondok Pesantren Darussalam 
Martapura. Pondok pesantren tertua di Kalimantan Selatan yang didirikan pada tahun 
1914. Lembaga ini kemudian menjadi acuan bagi perkembangan pesantren-pesantren 
lain yang berdiri setelahnya di provinsi ini 31. Pada era ini, pembelajaran dalam 
pendidikan pesantren salafi tidak mengenal pembelajaran umum seperti Matematika, 
Bahasa, dan Lainnya, karena dianggap tidak sesuai dengan tujuan keilmuan dan spiritual 
pesantren32. 
Fase 2: Katalisator Perubahan – Intervensi Politis Kurikulum Nasional (1975-1989) 

Transformasi pendidikan pesantren di Kalimantan Selatan tidak serta-merta 
melalui dorongan internal, melaikan dipicu oleh dorongan eksternal seperti intervensi 
kebijakan negara. Masa orde baru ditandai dengan standarisasi politik di segala lini, 

 
26 Daud, ISLAM DAN MASYARAKAT BANJAR; Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar. 
27 H H Hasni Noor, “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada 

Pondok Pesantren Darussalam Martapura, Ibnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul Ilmi 
Banjarbaru),” 2017, https://idr.uin-antasari.ac.id/7754/. 

28 Rouf Tamim, “Pendidikan Islam Di Indonesia (Model Pesantren Dan Madrasah),” At-Tarbiyah: 
Jurnal Penelitian dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2024): 476–93. 

29 H Hasni Noor, “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada 
Pondok Pesantren Darussalam Martapura, Ibnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul Ilmi 
Banjarbaru).” 

30 H Hasni Noor. 
31 H Hasni Noor. 
32 Tamyiz Burhanudin, Akhlak Pesantren Solusi bagi Kerusakan Akhlak (Ittaqa Press, 2001). 



 
 

96 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
termsuk pendidikan. Pada Masa ini, kurikulum pendidikan selalu mengalami perubahan 
hampir setiap dekade33. Di Kalimantan Selatan sendiri, pada masa ini beberapa 
pesantren telah melakukan pembaharuan misalnya saja pada Pesantren Darussalam 
Martapura yang telah memberlakukan pembelajaran madrasah atau klasikal dengan 
sistem kelas berjenjang34. 

Katalisator utama yang menjadi pemicu transformasi sistem pendidikan pesantren 
adalah SKB 3 Menteri tahun 1975. Ada juga pemicu lain yang ikut mempengaruhi 
transformasi yaitu kebutuhan masyarakat sekitar kepada pendidikan yang semakin 
beragam, dalam artian tidak hanya membutuhkan pendidikan agama saja35. Kebijakan 
ini secara politis bagaikan “pedang bermata dua”. Di satu sisi, ia menawarkan rekognisi 
(penyetaraan ijazah) yang sangat didambakan komunitas madrasah agar lulusannya 
memiliki mobilitas sosial. Di sisi lain, kebijakan ini menuntut syarat penyetaraan 
kurikulum, dalam artian madrasah (MI, MTs, MA) wajib mengadopsi proporsi 70% 
kurikulum umum (standar Depdikbud) dan hanya 30% kurikulum agama (standar 
Depag). 

Hal ini menjadikan pesantren-pesantren di Kalimantan Selatan berada pada posisi 
dilematis antara mengisolasi diri dengan mempertahankan tradisi murni namun 
lulusannya tidak diakui negara, dan mengakomodasi kurikulum nasional dengan resiko 
degradasi indentitas salafnya. Intervensi ini kemudian diperkuat secara legal dan 
memberikan timbal balik melalui UU No. 2 Tahun 1989 tentang Sisdiknas, yang secara 
permanen memasukkan PAI sebagai mata pelajaran wajib dalam struktur kurikulum 
nasional (Republik Indonesia, 1989). 
Fase 3: Respons Lokal – Negosiasi Kurikuler dan Model Hibrida di Kalsel 

Analisis data pustaka menunjukkan bahwa respons pesantren di Kalsel terhadap 
intervensi negara ini tidak tunggal, melainkan melahirkan setidaknya dua model respons 
"hibrida" yang utama. 

3.1. Model Adaptasi Historis (The Adaptive Model):  
Beberapa pondok pesantren, khususnya yang memulai diri dengan bentuk 

lembaga salafy, katakanlah seperti pondok pesantren Darussalam Martapura, tidak 
memilih resistensi total maupun asimilasi total. Sebaliknya, mereka melakukan strategi 
adaptasi yang cemerlang, yaitu menciptakan sistem ganda (dual system) 36 

Respons ini terwujud dalam: (1) Unit Salaf (Inti/Ruh): Sistem pengajian halaqah 
dan kitab kuning tradisional (non-formal) tetap dipertahankan sebagai "jantung" 

 
33 Laila Mauludiyah, Ainiyyah Yafiatuzabrina, dan Heny Kusmawati, “Perkembangan Pendidikan 

Indonesia Setelah Tahun 1965 Sampai Runtuhnya Orde Baru,” EDUCATIONIST: Journal of Educational and 
Cultural Studies 2, no. 1 (2023): 173–85. 

34 H Hasni Noor, “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi Pada 
Pondok Pesantren Darussalam Martapura, Ibnul Amin Pamangkih, Al-Falah Banjarbaru dan Darul Ilmi 
Banjarbaru).” 

35 H Hasni Noor. 
36 Kholik dan others, Politik Pendidikan Islam. 



 
 

97 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
pesantren dan inti identitas kelembagaannya 37. (2) Unit Formal (Adaptasi/Raga): 
Darussalam mendirikan unit pendidikan formal (seperti MTs dan MA Muallimin) yang 
terdaftar di Kementerian Agama 38. 

Di unit formal inilah "Kurikulum Nasional" (Matematika, IPA, IPS, Bahasa 
Indonesia) diajarkan secara penuh sesuai standar Kemenag 39. Santri di pesantren 
modern "diwajibkan" mengikuti kedua sistem ini: mereka bersekolah formal untuk 
mengejar ijazah, namun mereka mereka mengaji kitab kuning (Salaf) untuk mengejar 
sanad dan barokah. Ini adalah bentuk "negosiasi kurikuler": "Kurikulum Nasional" 
diterima secara pragmatis sebagai "wadah”, namun "Tradisi Pesantren" tidak dibuang 
dan tetap menjadi ruh utamanya40. 

3.2. Model Integrasi Modern (The Integrated Model) 
Fase selanjutnya melahirkan model respons yang berbeda, yaitu lahirnya 

pesantren-pesantren yang sejak awal didirikan dengan model "modern-tradisionalis". 
Misalnya seperti Pondok Pesantren Al-Falah Banjarbaru41. 

Lembaga-lembaga ini tidak mengalami "transformasi" dari salaf murni, melainkan 
didirikan dengan model integratif sejak awal. Mereka adalah "modern" dalam sistem 
(klasikal, berjenjang, sistematis) namun "tradisionalis" dalam konten (berbasis Aswaja 
NU dan kitab kuning). Mereka langsung membangun MTs dan MA yang mengikuti 
Kurikulum Nasional Kemenag, sambil menjalankan program diniyah (Aswaja) sebagai 
pengayaan wajib. Bagi pondok pesantren dengan model seperti ini, "Kurikulum 
Nasional" dan "Tradisi Pesantren" bukanlah dua kutub yang dinegosiasikan, melainkan 
dua fondasi yang sejak awal dipadukan42. Pola ini terbukti sangat adaptif dalam 
merespons tuntutan kurikulum baru, seperti Kurikulum Merdeka yang telah diterapkan 
di beberapa pondok pesantren di Indonesia43. 
 
 

 
37 Rini, Rahmah, dan Nafisah, “Peran Pondok Pesantren Dalam Penyebaran Islam Di Kalimantan 

Selatan.” 
38 Abdul Salam dan others, “PEMIKIRAN KH BADARUDDIN TENTANG PEMBAHARUAN 

PENDIDIKAN DI PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA,” Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu 
Keislaman 8, no. 1 (2009). 

39 Mesi Mesi, “MODEL KURIKULUM SD, MI, SMP, DAN MTS, DAN PERBEDAAN KURIKULUMNYA 
(SECARA SPESIFIK),” Al-SAMBASY: Jurnal Kajian Pendidikan 1, no. 1 (2024): 8–13, 
https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.16916409. 

40 Bensaid, Machouche, dan Tekke, “An Islamic Spiritual Alternative to Addiction Treatment and 
Recovery.” 

41 Rafi’atun Najah Qomariah, Wa Muna, dan Mursyidatul Awaliyah, “Sistem Pendidikan Islam 
Pondok Pesantren Al-Falah Banjarbaru Kalimantan Selatan (Integrasi Sekolah dan Pesantren),” Tarbawi 9, 
no. 02 (2021): 28–46, https://doi.org/https://doi.org/10.62748/tarbawi.v9i02.66. 

42 Lucia Maduningtias, “Manajemen integrasi kurikulum pesantren dan nasional untuk 
meningkatkan mutu lulusan pesantren,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 2022, 323–31, 
https://doi.org/https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v5i4.378. 

43 Yunita Yunita dkk., “Implementasi kurikulum merdeka belajar,” Jambura Journal of Educational 
Management, 2023, 16–25, https://doi.org/https://doi.org/10.37411/jjem.v4i1.2122. 



 
 

98 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
Fase 4: Wajah Baru PAI di Kalsel – Hibriditas sebagai Konsensus 

Keberadaan Pondok Pesantren Modern di Kalimantan Selatan saat ini 
membuktikan bahwa proses internal transformasi kurikulum, di mana integrasi ilmu 
modern dan agama terbukti berhasil meningkatkan kualitas santri agar mampu 
menjawab tantangan global. Kunci keberhasilan transformasi ini adalah kemampuan 
pesantren untuk bersaing "tanpa kehilangan jati dirinya44." Fenomena internal inilah 
yang kemudian dapat disebut sebagai sebuah tren yang telah mengubah lanskap PAI di 
Kalsel secara makro. Dengan kata lain, "Kurikulum Nasional" telah berhasil diterima 
luas45, bukan sebagai pengganti kurikulum tradisional, melainkan justru sebagai "mitra" 
baru yang kini hidup berdampingan dalam satu atap kelembagaan pesantren. 

Teori dari Bhabha, H. K. (1994) turut menjelaskan bagaimana Pesantren Modern 
menciptakan identitas baru dengan menggabungkan tradisi dan modernitas yang 
menciptakan identitas yang baru dan unik46. Selain itu, mengacu pada teori Glocalization 
yang disampaikan oleh Robertson (1992), maka tuntutan global untuk melakukan 
adaptasi namun tetap tidak meninggalkan konteks lokal telah dilakukan dengan baik 
oleh ponpes-ponpes di Kalimantan Selatan saat ini47. 

Analisis akhir menyimpulkan bahwa telah terjadi sebuah konsensus hibrida. Telah 
terbentuk pembagian peran yang jelas: 

1. "Tradisi Pesantren" (diwakili oleh otoritas Tuan Guru, diniyah, dan kajian kitab 
kuning) berfungsi sebagai pemberi legitimasi sosial-keagamaan dan penjaga 
ruh (spirit) keislaman Banjar. 

2. "Kurikulum Nasional" (diwakili oleh ijazah, akreditasi, dan pelajaran umum) 
berfungsi sebagai pemberi legitimasi formal-struktural dan penyedia 
mobilitas sosial-ekonomi bagi para santri48. 

Adanya UU No. 18 Tahun 2019 tentang Pesantren tidak hanya memberikan 
pengakuan formal (rekognisi) dari negara terhadap pesantren sebagai lembaga 
pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat49, namun memunculkan 
pengakuan bahwa tradisi pesantren merupakan bagian dari kurikulum nasional itu 

 
44 Diah Ayu Puspita Sari dan others, “Transformasi Kurikulum di Pondok Pesantren Modern: 

Integrasi Pendidikan Islam dan Umum dalam Era Globalisasi,” Didaktika: Jurnal Kependidikan 14, no. 1 
Februari (2025): 1407–16, https://doi.org/https://doi.org/10.58230/27454312.1532. 

45 Suci Nur Atikah, Umi Fitriyah, dan Winda Zulfatun Nikmah, “Integrasi Kurikulum Nasional dalam 
Sistem Pendidikan Pesantren di Indonesia,” Proceedings Series on Social Sciences \& Humanities 24 
(2025): 611–19, https://doi.org/https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i4.1210. 

46 Homi K Bhabha, “The postcolonial and the postmodern: The question of agency,” The location 
of culture, 1994, 171–97. 

47 Roland Robertson, “Globalization: Social theory and global culture” (Sage, 1992). 
48 Maduningtias, “Manajemen integrasi kurikulum pesantren dan nasional untuk meningkatkan 

mutu lulusan pesantren.” 
49 Itsna Noor Laila, “Eksistensi, Problematika dan Titik Temu Pesantren Dalam Perkembangan 

Pendidikan di Indonesia,” FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 5, no. 2 (2025): 122–36, 
https://doi.org/https://doi.org/10.37812/fatawa.v5i2.2091. 



 
 

99 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
sendiri. Hal ini dibuktikan dengan adanya afirmasi dan rekognisi terhadap model 
pendidikan salaf (seperti Muadalah dan Ma'had Aly), yang secara efektif mengakui 
bahwa "Tradisi Pesantren" adalah bagian dari "Kurikulum Nasional" itu sendiri. 

 
KESIMPULAN	

Proses historis transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) di Kalimantan Selatan 
(Kalsel) dalam merespons penetrasi Kurikulum Nasional bukanlah berbentuk asimilasi 
(penyerahan tradisi) ataupun resistensi (penolakan), melainkan sebuah "negosiasi 
kurikuler" (curricular negotiation) yang dinamis. Proses ini dipicu oleh intervensi negara 
(khususnya SKB 3 Menteri 1975) yang menawarkan rekognisi ijazah dengan syarat 
adopsi kurikulum umum. Pesantren di Kalsel merespons secara pragmatis dengan 
menciptakan model pendidikan hibrida untuk menjembatani tuntutan negara dan 
pelestarian tradisi. 

Negosiasi ini melahirkan dua model utama: 
1. Model Adaptasi Historis (Dual System): Pesantren salaf (contoh: Darussalam 

Martapura) mempertahankan tradisi kitab kuning sebagai "ruh" (inti 
identitas) sambil mendirikan unit formal (MTs/MA) yang mengadopsi 
Kurikulum Nasional sebagai "raga" (wadah legal-formal). 

2. Model Integrasi Modern: Pesantren baru (contoh: Al-Falah Banjarbaru) sejak 
awal didirikan dengan memadukan sistem klasikal-modern (Kurikulum 
Nasional) dengan konten tradisionalis (Aswaja dan kitab kuning). 

Hasil akhir dari transformasi ini adalah terbentuknya konsensus hibrida yang 
stabil: Tradisi Pesantren dipertahankan sebagai penjaga ruh dan legitimasi sosial-
keagamaan, sementara Kurikulum Nasional diadopsi sebagai penyedia legitimasi legal-
struktural dan sarana mobilitas sosial-ekonomi bagi santri. 
 
REFERENSI	

Alfarisi, Salman, dan Yunus Abu Bakar. “SKB 3 menteri dan implikasinya pada pendidikan 
Islam.” Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2022): 1–9. 

Amrullah, Amrullah. “Eksistensi Pendidikan Islam di Era Perkembangan Teknologi dan 
Informasi.” MODELING: Jurnal Program Studi PGMI 9, no. 2 (2022): 234–47. 
https://doi.org/https://doi.org/10.69896/modeling.v9i2.1241. 

Atikah, Suci Nur, Umi Fitriyah, dan Winda Zulfatun Nikmah. “Integrasi Kurikulum 
Nasional dalam Sistem Pendidikan Pesantren di Indonesia.” Proceedings Series on 
Social Sciences \& Humanities 24 (2025): 611–19. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v10i4.1210. 

Audi, Achmad Audi Pratama Jojang, Tasman Hamami, Moh Luthfih Gonibala, dan Farhan 
Moh Fahrurozi Bonde. “Perkembangan dan Problematika Kurikulum Pendidikan 
Agama Islam di Indonesia.” Risâlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 10, no. 4 



 
 

100 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
(2024): 1648–64. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: tradisi dan modernisasi di tengah tantangan 
milenium III. Prenada Media, 2019. 

Bensaid, Benaouda, Salah Ben Tahar Machouche, dan Mustafa Tekke. “An Islamic 
Spiritual Alternative to Addiction Treatment and Recovery.” Al-Jami’ah 69, no. 1 
(2021): 127–62. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.127-162. 

Bhabha, Homi K. “The postcolonial and the postmodern: The question of agency.” The 
location of culture, 1994, 171–97. 

Burhanudin, Tamyiz. Akhlak Pesantren Solusi bagi Kerusakan Akhlak. Ittaqa Press, 2001. 
Daud, Alfani. ISLAM DAN MASYARAKAT BANJAR; Diskripsi dan Analisa Kebudayaan 

Banjar. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1997. 
Dhofier, Zamakhsyari. “Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai.” (No 

Title), 1982. 
H Hasni Noor, H. “Dinamika Kurikulum Pondok Pesantren di Kalimantan Selatan (Studi 

Pada Pondok Pesantren Darussalam Martapura, Ibnul Amin Pamangkih, Al-Falah 
Banjarbaru dan Darul Ilmi Banjarbaru),” 2017. https://idr.uin-antasari.ac.id/7754/. 

Indonesia, Republik. Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan 
Nasional (1989). 

———. Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (2003). 
Insyirah, Insyirah. “INTEGRASI NILAI-NILAI KEISLAMAN DAN NILAI-NILAI KEBANGSAAN 

PADA PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA, PONDOK PESANTREN AL 
FALAH LANDASAN ULIN BANJARBARU DAN PONDOK PESANTREN DARUL HIJRAH 
CINDAI ALUS BANJARBARU.” PROCEEDING UMSURABAYA 1, no. 1 (2022). 

Kholik, Muhammad, dan others. Politik Pendidikan Islam. AE Publishing, 2025. 
Kuntowijoyo, P D R. Pengantar ilmu sejarah. Yayasan Bentang Budaya, 2005. 
Laila, Itsna Noor. “Eksistensi, Problematika dan Titik Temu Pesantren Dalam 

Perkembangan Pendidikan di Indonesia.” FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
5, no. 2 (2025): 122–36. 
https://doi.org/https://doi.org/10.37812/fatawa.v5i2.2091. 

Maduningtias, Lucia. “Manajemen integrasi kurikulum pesantren dan nasional untuk 
meningkatkan mutu lulusan pesantren.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 2022, 
323–31. https://doi.org/https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v5i4.378. 

Mauludiyah, Laila, Ainiyyah Yafiatuzabrina, dan Heny Kusmawati. “Perkembangan 
Pendidikan Indonesia Setelah Tahun 1965 Sampai Runtuhnya Orde Baru.” 
EDUCATIONIST: Journal of Educational and Cultural Studies 2, no. 1 (2023): 173–85. 

Mesi, Mesi. “MODEL KURIKULUM SD, MI, SMP, DAN MTS, DAN PERBEDAAN 
KURIKULUMNYA (SECARA SPESIFIK).” Al-SAMBASY: Jurnal Kajian Pendidikan 1, no. 
1 (2024): 8–13. https://doi.org/https://doi.org/10.5281/zenodo.16916409. 

Miles, Matthew B, A Michael Huberman, dan Johnny Saldana. “Qualitative data analysis: 
A methods sourcebook.” (No Title), 2014. 



 
 

101 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
Mujiburrahman, M. Zainal Abidin, dan Rahmadi. “Ulama Banjar Kharismatik Masa Kini 

Di Kalimantan Selatan: Studi Terhadap Figur Guru Bachiet, Guru Danau, dan Guru 
Zuhdi Mujiburrahman, M. Zainal Abidin, dan Rahmadi *” 11, no. 2 (2012): 65–68. 

Nata, H Abuddin. Manajemen pendidikan: Mengatasi kelemahan pendidikan Islam di 
Indonesia. Kencana, 2012. 

Neliwati, Neliwati, Hikmah Bayani Situmorang, dan Putri Maymuhamna Rahayu. 
“Kebijakan Kurikulum Merdeka Belajar di Sekolah.” Jurnal Penelitian, Pendidikan 
Dan Pengajaran: JPPP 4, no. 2 (2023): 117–20. 
https://doi.org/https://doi.org/10.30596/jppp.v4i2.15475. 

Nizar, Samsul. Sejarah Pendidikan Islam : Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era 
Rasulullah Sampai Indonesia. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007. 

Qomariah, Rafi’atun Najah, Wa Muna, dan Mursyidatul Awaliyah. “Sistem Pendidikan 
Islam Pondok Pesantren Al-Falah Banjarbaru Kalimantan Selatan (Integrasi Sekolah 
dan Pesantren).” Tarbawi 9, no. 02 (2021): 28–46. 
https://doi.org/https://doi.org/10.62748/tarbawi.v9i02.66. 

Rini, Dike Asta, Naima Audia Rahmah, dan Norsahidatun Nafisah. “Peran Pondok 
Pesantren Dalam Penyebaran Islam Di Kalimantan Selatan.” Al-Furqan: Jurnal 
Agama, Sosial, dan Budaya 3, no. 6 (2024): 2555–62. 

Robertson, Roland. “Globalization: Social theory and global culture.” Sage, 1992. 
Salam, Abdul, dan others. “PEMIKIRAN KH BADARUDDIN TENTANG PEMBAHARUAN 

PENDIDIKAN DI PONDOK PESANTREN DARUSSALAM MARTAPURA.” Al-Banjari: 
Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2009). 

Sari, Diah Ayu Puspita, dan others. “Transformasi Kurikulum di Pondok Pesantren 
Modern: Integrasi Pendidikan Islam dan Umum dalam Era Globalisasi.” Didaktika: 
Jurnal Kependidikan 14, no. 1 Februari (2025): 1407–16. 
https://doi.org/https://doi.org/10.58230/27454312.1532. 

Steenbrink, Karel A. “Pesantren, madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam kurun 
moderen.” (No Title), 1986. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D. Bandung: Alfabeta, 2016. 
Syamli, Ah, dan Ahmad Faris. “Modernisasi Pesantren di Indonesia: Dialektika Antara 

Tradisi dan Transformasi Pendidikan Islam Kontemporer.” Jurnal Pemikiran dan 
Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2025): 157–79. 

Tamim, Rouf. “Pendidikan Islam Di Indonesia (Model Pesantren Dan Madrasah).” At-
Tarbiyah: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2024): 476–93. 

TIFTAZANI, SYAZA, dan BUDI PURWOKO. “INOVASI PEMBELAJARAN MENGGUNAKAN 
HYBRID CURRICULUM DI AQOBAH INTERNASIONAL SCHOOL JOMBANG.” 
EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 4, no. 4 (15 Januari 2025): 
478–90. https://doi.org/10.51878/educational.v4i4.4164. 

Yunita, Yunita, Ahmad Zainuri, Ibrahim Ibrahim, Ahmad Zulfi, dan Mulyadi Mulyadi. 
“Implementasi kurikulum merdeka belajar.” Jambura Journal of Educational 



 
 

102 |	TARBAWI:	Jurnal	Pendidikan	dan	Keagamaan,	Vol.	13	No.	02	Desember	2025 
	

Landasan Historis Pendidikan Agama Islam 

 

Bashiratud Diyana Basy 

 
Management, 2023, 16–25. 
https://doi.org/https://doi.org/10.37411/jjem.v4i1.2122. 

Zed, M. Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008. 
Zulkifli, Zulkifli, M Khatami, dan others. “Negosiasi Pendidikan Islam Dan Teknologi 

Terhadap Perubahan Global ‘Sebuah Responisasi Terhadap Era Revolusi Industri 
4.0.’” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 (2023): 103–12. 
https://doi.org/https://doi.org/10.58518/darajat.v6i2.1821. 

 


